**ПРАВЕДНЫЙ ИОАНН КРОНШТАДТСКИЙ**

**КАТЕХИЗИЧЕСКИЕ БЕСЕДЫ**

**Беседа шестнадцатая**

*Сам поднебесную всю надзирает. Господь призирает ни человеки.*[*Иов. 17:24*](https://azbyka.ru/biblia/?Job.17:24&c~r)*.*[*Зах. 9:1*](https://azbyka.ru/biblia/?Zah.9:1&c~r)*.*

Мы знаем, братия, как сотворен этот видимый мир и тот невидимый, к которому принадлежат Ангелы; – как между прочими созданиями видимого мира явился и человек; – как он сначала был безгрешным и блаженным, и как потом согрешил и подвергся разным несчастиям в сей скоротечной жизни, в особенности – страстям, скорбям, болезням и смерти. Знаем мы, что Богом все создано из ничего: все, что вверху – на небе и что внизу – на земле; знаем, что и световидные существа небесных воинств Господь боголепно привел в бытие также от несущества[206](https://azbyka.ru/otechnik/Ioann_Kronshtadtskij/katehizicheskie-besedy/3#note206), т. е. из ничего. – Обширен и беспределен Божий мир! Но, сколь он ни велик, как ни беспределен , по видимому, но для Господа он и ныне, когда уже существует, не более, как стражик в превесах, или как капля росы утренния, сходящия на землю[207](https://azbyka.ru/otechnik/Ioann_Kronshtadtskij/katehizicheskie-besedy/3#note207). И он существует только потому, что на это есть воля Бога – Творца; – потому, что Он промышляет о Своем творении. Ты ecи создал всяческая, говорится в Откровении Св. Апостола Иoaннa Богослова, и волею Твоею суть и сотворени[208](https://azbyka.ru/otechnik/Ioann_Kronshtadtskij/katehizicheskie-besedy/3#note208).

Так, братия, чтоб твари, созданные из ничего, были тем, чем Бог создал их, нужно, чтоб Он и промышлял о них, т. е. хранил их жизнь и силы, какие им дал, направлял их к доброму концу, – чтобы всякому добру вспомоществовал, а зло, происходящее у разумных тварей чрез удаление от добра, пресекал или исправлял и обращал к добрым последствиям[209](https://azbyka.ru/otechnik/Ioann_Kronshtadtskij/katehizicheskie-besedy/3#note209), словом: чтобы ни на минуту не оставлял своего создания Своею премудростью, всемогуществом и благостью. Промышление Божие о мире также необходимо, как душа – для тела: пока душа в теле, дотоле тело живо, благообразно; все в нем стройно, в порядке: но лишь только выйдет душа из тела, тело становится мертвым, безобразным: вся стройность, красота его пропадает; все в нем (теле) разрушается и тлеет; – тоже и с миром: доколе Бог промышляет о нем, доколе Дух Божий оживотворяет его, дотоле в нем жизнь, красота, порядок во всем, в малом и великом: в движении светил и в движении соков былинки; но, как скоро Господь отнимет от миpa Духа Своего, – то и вся жизнь, вся красота его исчезнет: отвращщу Тебе лице, возмятутся: отымеши дух их, и исчезнут, и в персть свою возвратятся. Послеши Духа Твоего, и созиждутся, и обновиши лице земли[210](https://azbyka.ru/otechnik/Ioann_Kronshtadtskij/katehizicheskie-besedy/3#note210). Так, братия, Господь постоянно, и с любовью промышляет о мире. Любиши сущая вся, – говорит премудрый Соломон – и ничесого жe гнушаешися, яже сотворил еси; ниже бо ненавидя что устроил ecи. Какоже пребыло бы что, аще бы Ты не изволил ecи; или, еже не наречено от Тебе, сохранилося бы? щадиши жe вся, яко Твоя суть, Владыко душелюбче[211](https://azbyka.ru/otechnik/Ioann_Kronshtadtskij/katehizicheskie-besedy/3#note211)! Святой и праведный Иов говорит, что Бог Сам поднебесную всю надзирает, ведый, яже на земли вся, яжe coтвopи[212](https://azbyka.ru/otechnik/Ioann_Kronshtadtskij/katehizicheskie-besedy/3#note212). Еще – в Св.Писании говорится, что Бог радит о всех[213](https://azbyka.ru/otechnik/Ioann_Kronshtadtskij/katehizicheskie-besedy/3#note213).

И как не промышлять всеблагому Творцу о Своем творении? И люди прилагают всевозможное старание о воспитании и здоровье своих детей; – и между животными мы видим самую нужную заботливость о сохранении детей своих. – Если твари так заботятся о своем порождении, то Бог ли оставит Своих тварей без промышления? Кому oни ближе и любезнее, как не Ему? – «Как может», говорит один учитель Церкви, – не радеть о Своей твари Тот, Кто создал ее по множеству Своей благости[214](https://azbyka.ru/otechnik/Ioann_Kronshtadtskij/katehizicheskie-besedy/3#note214)?» Мы не станем говорить здесь о том, как промышляет Бог об Ангелах. Это промышление Господа о ближайших к Нему тварях таинственно и малоизвестно для нас. Разве то сказать, что если Ангелы утвердились навсегда в добре и уже не могут делать зла, то их сохранил и хранит непреклонными к злу Господь Бог за их любовь к Нему[215](https://azbyka.ru/otechnik/Ioann_Kronshtadtskij/katehizicheskie-besedy/3#note215). – Не станем распространяться и о том, что Бог промышляет о видимом мире. Это промышление – очевидно. Видим, на прим., что солнце каждый день восходит и, после мрака ночного освещает землю самым ярким светом, затем скрывается и уносит свой свет и, как бы посылает вместо себя луну и звезды, и потом опять восходит: – и довольно этого для нас, чтобы признавать над миром Промысл Божий; в движении светил небесных очевиден перст Всемогущего. Поэтому, каждый раз, смотря на солнце, или на другие светила, можно радостно и с чувством благодарности говорит: «по истине, Всеблагий Бог промышляет о мире. Это – Он Всеблагий солнце Свое сияет на злыя и благия[216](https://azbyka.ru/otechnik/Ioann_Kronshtadtskij/katehizicheskie-besedy/3#note216)». Видим, что огонь светит, согревает и сожигает; – хлеб питает, вода напояет и утоляет жажду; – воздух освежает и оживляет; – земля плодит из себя растения и – животные размножаются: и этого довольно нам для того, чтобы сказать: «Всеблагий Бог воистину промышляет о мире. Иначе как бы стихии, так премудро составленные, не распались на свои составные части; – как бы могли иметь свои действия, если бы премудрый Творец миpa не поддерживал их в самом составе и не содержал их в порядке? Как бы животные, сами по себе неразумные и бессмысленные, или животные разумные, – каковы люди, – могли жить, расти и множиться? Кроме того, смотря на великолепное зрелище растительности и видя, как выходят и потом образуются на земной поверхности многоразличные виды трав и цветов; – как деревья покрываются зелеными листьями, а иные – и плодами, мы имеем самую достаточную причину утверждать: да, есть промысл Божий: растения обнаруживают невидимую, премудрую силу, которая самый последний цветок одевает так, как и Соломон, – богатейший и мудрейший из всех царей, – во всей славе своей не одевался. Эта сила есть именно Дух Божий, животворящий. Бог тако одевает[217](https://azbyka.ru/otechnik/Ioann_Kronshtadtskij/katehizicheskie-besedy/3#note217). – И так промысл Божий о вещественном миpе очевиден.

Скажем о промышлении Божием, которое всего ближе к нам: о промысле Божием о людях, – и именно скажем, что Господь Бог промышляет о царствах и народах. Представьте, братия, какое угодно, государство или владение, с его властями. Как в нем много властей, начиная с государя до последней власти! – И знаете ли, как необходима каждая, даже низшая, власть в обществе? Так необходима, что нельзя уничтожить ее, не повредив обществу, в котором она установлена. Властями, братия, как связями в зданиях, скрепляется общественная жизнь: не будь их – общества неизбежно падут. – Кто же придумал эти власти в обществах; кто их установил? – Установил Сам Господь Бог. Несть власть, аще не от Бог, говорит Апостол; сущия же власти от Бога учинены суть[218](https://azbyka.ru/otechnik/Ioann_Kronshtadtskij/katehizicheskie-besedy/3#note218).

Видите, братия, как Бог промышляет о царствах и народах, как Он премудро связал, скрепил множество народа в одно целое властями, в особенности же – властью самодержавной, царской. Потому-то, кто противится власти, тот противится Божию повелeнию. Темже противляяйся власти, – сказано, – Божию повелению противляется[219](https://azbyka.ru/otechnik/Ioann_Kronshtadtskij/katehizicheskie-besedy/3#note219). Кроме разных властей, свыше установленных, Бог промышляет о людях чрез совесть каждого человека. Совесть – это наш судья нелицемерный: она тщательно смотрит за нашими мыслями и желаниями, словами и делами: ничто от нее не укроется; и – кто не делает ей насилия, кто слушается ее, того она прекрасно руководит, награждая или наказывая его за всякую добрую или не добрую мысль, желание, слово или дело. – Доказательством того, что Бог промышляет о людях, служит все Св. Писание. Кто читал его со вниманием и с рассуждением, тот не мог не заметить в нем, что Бог постоянно промышляет о роде человеческом и – есть бессмертный Царь, Судья и Отец рода человеческого, правящий его судьбами по премудрым благим и неизследимым Своим законам. – А как же, спросят некоторые, объяснить так называемые случайные несчастья с людьми, если, точно, всеблагий Промысл управляет людьми? – И они служат, братия, доказательством того, что Отец Небесный заботится о нас, и – особенно о нашей вечной судьбе. Например, положим, что от самых ничтожных, по-видимому, причин, зачинается пожар и истребляет целый город; или – от таких же ничтожных причин, – наприм.: от малейшего недосмотра – погибает в волнах моря огромный корабль со множеством народа; или люди – иногда из-за слепой страсти одного человека, – как звери, истребляют друг друга в междоусобиях или в войнах с другими народами. Люди недальновидные, маловеры, соблазняясь такими, по-видимому, случайностями, говорят: где тут Промысл? это – слепой случай. – Нет: и тут, братия, – мы сказали, – скрывается премудрый Промысл. Однажды в Иерусалиме во время земной жизни Господа Спасителя упала башня и своим падением задавила восемнадцать человек; а в другое время римский правитель в Иудеи – Пилат в гневе умертвил множество Галиелян и их кровь смешал с их жертвами. Случайное ли это дело? – Нет: не случайное; все это было с ведома и по допущению Промысла Божия. Об этих двух несчастных происшествиях Господь спросил Своих слушателей, когда Ему возвестили о них – мните ли, яко Галиелане сии грешнейши паче всех Галилеан бяху, яко тако постадаша? Или они осьмнадесяте, на нихже паде Силоамский, и поби их, мните ли, яко тии должнейши бяху паче всех живущих в Иерусалиме? И Сам же дал такой ответ: ни, глаголю вам, но аще не покаетеся, вси такожде погибнете[220](https://azbyka.ru/otechnik/Ioann_Kronshtadtskij/katehizicheskie-besedy/3#note220), то есть нет, – эти несчастные не были пред Богом грешнее всех, живущих в тех городах: но премудрый и всеблагий Промысл допустил им погибнуть телесно, как за их грехи и для очищения их, так и для вразумления живущих, чтобы они покаялись в своих грехах и переменили свою жизнь, из беспечных стали осторожными (Мысли Св. Златоуста). Так и мы, братия, слыша о несчастных происшествиях с людьми и видя их сами, должны непременно иметь ввиду означенные слова Спасителя – и принимать эти происшествия за дело Промысла Божия о спасении людей. Общественное бедствие есть вразумление для народа: – и горе людям, которые не вразумляются им.

Братия! Господь любя нас наказывает. Наказав прародителей наших за грехи скорбями, болезнями и смертию, не употребит ли Он для вразумления и очищения и наших грешных душ – скорбей, болезней и других разных средств убивающих тело, души же не могущих убити[221](https://azbyka.ru/otechnik/Ioann_Kronshtadtskij/katehizicheskie-besedy/3#note221), но врачующих ее от грехов самыми страданиями? Без сомнения употребить, если все это окажется нужным. Поэтому, видим ли напр. жестокие и продолжительные болезни у людей, иногда продолжающиеся десятки лет, – примеры коих видим в Евангелии, да и ныне замечаем: – возблагодарим Промысл Божий, болезнью телесной и скорбью душевной очищающий душу от грехов, чтобы сподобить ее нетленных и вечных благ царствия небесного. Болезни посылаются Богом за грехи. Се здрав еси, говорит Спаситель исцеленному расслабленному, ктому не согрешай, да не горше ти что будет[222](https://azbyka.ru/otechnik/Ioann_Kronshtadtskij/katehizicheskie-besedy/3#note222). Видим ли внезапную насильственную [смерть](https://azbyka.ru/1/zhizn_posle_smerti) людей, – вразумимся ей и скажем себе: это Бог дает нам урок жить осторожно, в добродетели, в памятовании о смерти и о страшном суде Божией. Свирепствует ли где кровопролитная война, – скажем себе: видно, грехи народа стали слишком велики и Бог войною наказывает и вразумляет народ – обратиться к вере и благочестно. Воины всегда были у Господа средством (между другими средствами) к наказании грехов народа, и к вразумлению его[223](https://azbyka.ru/otechnik/Ioann_Kronshtadtskij/katehizicheskie-besedy/3#note223). Вообще, при виде несчастий, бывающих с людьми, нужно помнить, что величайшее, единственно ужасное несчастье есть [грех](https://azbyka.ru/1/o_grehe), а все другие несчастья служат или к очищению греха, или к достойному наказанию за грех и к вразумлению людей, видящих несчастье или слышащих о нем. Если же иногда и великие грешники не наказываются здесь, и живут счастливо, беспечально: то из того не следует заключать, что Бог не промышляет о людях, или промышляет не о всех одинаково. Бог не наказывает таких людей здесь, чтобы наказать их там – в другой жизни. Нужно всегда помнить, что две жизни для каждого человека: одна – настоящая, а другая – жизнь будущего века, о которой говорится в [Символе Веры](https://azbyka.ru/simvol_very). Если кто здесь за грехи свои не наказан, тот будет наказан там: другой же здесь терпит беды, скорби и болезни, – за то там будет наслаждаться блаженством. Все это можно видеть на богатом и Лазаре упоминаемых в Св. Евангелии: один был жестокосерд и веселился здесь на вся дни светло; а другой – праведен и больной лежал пред вратами богача, покрытый гнойными ранами. Но первый из них послан в муку после смерти – за беспечность о своей душе и за невнимательность к больному, который был у него всегда пред очами; а последний – за страдания, здесь претерпенные, после смерти унесен Ангелами на лоно Авраамово – в царство небесное[224](https://azbyka.ru/otechnik/Ioann_Kronshtadtskij/katehizicheskie-besedy/3#note224).

И так, братия, с несомненною верою в Божественный промысл об нас, предадим сами себя, друг друга и весь живот наш Христу Богу Спасителю, предоставив Ему спасать нас доведомыми Ему судьбами, не оставаясь, впрочем, и сами праздными. Аминь.

## Беседа семнадцатая – Об искуплении рода человеческого и о приготовлении его к тому

Вещаем… яже Пророцы рекоша хотящая быти и Моисей. [Деян.26:22](https://azbyka.ru/biblia/?Act.26:22&c~r).

И теперь, братия, мы будем говорит о промысле Божием, только не об общем промысле, а об особенном, чрезвычайном[225](https://azbyka.ru/otechnik/Ioann_Kronshtadtskij/katehizicheskie-besedy/3#note225). – Сказали мы прежде, что Бог, сотворивший из ничего весь мир, со времени его появления и до ныне промышляет об нем, надзирает за ним с высоты святого Своего престола, хранит и поддерживает его всесильным словом Своим, – почему и называется Вседержителем; – что, начиная с Серафима, ближайшего к Богу духа, до былинки, все пользуется Его промышлением или попечением. Теперь будет речь о том промысле, который Господь имеет о заблудшем роде человеческом, о спасении разумных овец Своих: потому что Он, как вечная [Любовь](https://azbyka.ru/lyubov), нехощет смерти грешников, но чтобы они обратились и были живы[226](https://azbyka.ru/otechnik/Ioann_Kronshtadtskij/katehizicheskie-besedy/3#note226). – В чем же заключается особенное Божие об нас промышление? Тако возлюби Бог мир, говорит Господь Иисус Христос, – яко и Сына Своего единородного дал есть, да всяк веруяй в Он не погибнет, но имать живот вечный, то есть, особенное Божие промышление о человеке заключается в искуплении его от вечной погибели страданиями и [смертью](https://azbyka.ru/1/zhizn_posle_smerti) Сына Божия, нас ради человек и нашего ради спасения сшедшего с небес.

Прежде, чем явился на земле Бог во плоти, Сын Божий, – чтобы пожить с человеками и научить их Богопознанию и святой, Богоугодной жизни, пострадать и умереть за них, – прошло много времени, много веков. – Отчего так? Оттого, что, как люди по своей воле отпали от Бога, заблудили от пути своего; то нужно было дать им время испытать весь вред от своеволия, от греха; – нужно было дать им узнать на опыте, как ложны слова диавола: будете, яко бози; нужно было дать им время испытать свое бессилие в борьбе со грехом, – чтобы им самим всей душой пожелать вышней помощи при бесполезности своих усилий. Оттого именно Отец небесный отложил сошествиe на землю Сына Своего на несколько тысяч лет после падения первых людей. И в это время люди видели и испытали всякое зло и всякое бедствие, какое только мог породить грех, человекоубийца диавол, злая человеческая воля или праведный гнев Божий – так, что под конец все люди стали желать и ждать вышней помощи, – все познали опытом, что зло и горько оставлять Бога[227](https://azbyka.ru/otechnik/Ioann_Kronshtadtskij/katehizicheskie-besedy/3#note227).

Так, братия, без Бога или вдали от Бога – тяжела жизнь для человека. Это даже не – жизнь, а какой-то призрак жизни, или скорее – смерть. Нe нужно объяснять, как это бывает: духовную смерть испытывает на себе всякий, кто удаляется от Бога и – знает, что она очень тяжела. Какая душа человека, творящего зло, не испытала скорби и тесноты[228](https://azbyka.ru/otechnik/Ioann_Kronshtadtskij/katehizicheskie-besedy/3#note228)?

Когда зло в роде человеческом дошло до крайней степени, когда люди испытали бессилие свое для добра, – ясно увидели все и почувствовали нужду в небесном Избавителе от греха; когда мучительство врага рода человеческого – диавола – дошло также до крайней степени: – тогда-то пришло исполнение времен, и Бог Отец послал Единородного Сына Своего, Имже и веки сотвори: и Он Премилосердый, не терпя зрети от диавола мучима рода человеча[229](https://azbyka.ru/otechnik/Ioann_Kronshtadtskij/katehizicheskie-besedy/3#note229), пришел к нам на землю, чтобы спасти нас и чтобы разрушить дела диавола[230](https://azbyka.ru/otechnik/Ioann_Kronshtadtskij/katehizicheskie-besedy/3#note230).

Между тем еще за долго до пришествия на землю Спасителя, Бог готовил людей постепенно к принятию сего Божественного Посланника Своими откровениями и пророчествами о Нем, также – прообразованиями, или предварительными подобиями того, что должен был сделать для спасения человеческого Сын Божий. Это – потому, что пророчества и прообразования воспитывали в народе веру и надежду на будущего Искупителя, и, будучи исключительно делом Божиим, неопровержимо удостоверяли и удостоверяют людей внимательных и благонамеренных в Божественности нашего Спасителя, к Которому они не относятся. Если бы Он пришел вдруг, не указанный людям раньше; то люди не поверили бы Ему, что Он Сын Божий, не смотря на Его чудеса, так как много было и людей, которые силою Божею делали чудеса. Да и у людей бывает так, что если царь или царский сын хочет посетить какие-либо города или другие места в государстве: то народ уведомляется об этом заблаговременно, чтобы он приготовился к его встрече и принял его, как следует. Так сделано и здесь. О пришествии на землю Сына Божия сделано за долго провозглашение на земле: чего не было сделано ни для одного из пророков или других святых Ветхого Завета: – честь, приличная только Царю всех – Богу! Уже праотцу Адаму, после того, как он согрешил, сказано было Богом в утешение, что Семя жены, т. е. Богочеловек, имеющий родиться от Пречистой Девы и от Духа Святого, сотрет или сокрушит главу змия[231](https://azbyka.ru/otechnik/Ioann_Kronshtadtskij/katehizicheskie-besedy/3#note231), обольстителя человеков – диавола, который действовал через змея. Потом Аврааму, после потопа, возвещено было от Бога, что великий, обещанный Потомок его будет виновником благословения небесного для всех народов земных[232](https://azbyka.ru/otechnik/Ioann_Kronshtadtskij/katehizicheskie-besedy/3#note232); затем Исааку, сыну[233](https://azbyka.ru/otechnik/Ioann_Kronshtadtskij/katehizicheskie-besedy/3#note233), и Иакову, внуку Авраама[234](https://azbyka.ru/otechnik/Ioann_Kronshtadtskij/katehizicheskie-besedy/3#note234), подтверждено тоже; а в разных обрядах веры Иудейской или в некоторых событиях с народом Иудейским и с отдельными их лицами за несколько тысяч лет предначертано было Богом весьма многое, из обстоятельств рождения, жизни, страданий и смерти Сына Божия за грехи людей, – тогда как Дух Святой также за несколько веков предсказал о рождении, жизни, учении, чудесах, о смерти Его за грехи мира и о многом другом. Так, наприм., чтобы людям предварительно показать неопальное ношение во чреве Богоматери огня Божества Христова, – Пророку Моисею показан был куст, горевший огнем и не сгоравший[235](https://azbyka.ru/otechnik/Ioann_Kronshtadtskij/katehizicheskie-besedy/3#note235); также – три отрока в пещи вавилонской или халдейской среди страшного пламени сохранены невредимыми[236](https://azbyka.ru/otechnik/Ioann_Kronshtadtskij/katehizicheskie-besedy/3#note236). Это самое изъясняет церковная песнь за всенощной службой на воскресные дни или на праздники Богородицы: «отроки благочестивые в пещи рождество Богородично спасло есть, тогда убо образуемое, ныне же действуемое[237](https://azbyka.ru/otechnik/Ioann_Kronshtadtskij/katehizicheskie-besedy/3#note237)». Чтобы показать предварительно, в подобии, крестные страдания за нас и смерть безгрешного Искупителя нашего, Ииcyca Христа, – Евреям, в память освобождения от работы Египетской, повелено было закалать ежегодно на праздник Пасхи непорочного, т. е. без всяких недостатков, агнца и вкушать его с опресноками и с горькими травами[238](https://azbyka.ru/otechnik/Ioann_Kronshtadtskij/katehizicheskie-besedy/3#note238); чтобы заранее показать тридневное пребывание во гробе тела Господа Спасителя, – Иона Пророк, по устроению Божию, пробыл во чреве китовом три дни и три ночи[239](https://azbyka.ru/otechnik/Ioann_Kronshtadtskij/katehizicheskie-besedy/3#note239); а – чтобы воспитать в людях веру в очистительную кровь безгрешного, волею за всех закланного, Агнца Божия Иисуса Христа, – у Евреев употреблялась постоянно для окропления и очищения людей и вещей кровь козлов и тельцов[240](https://azbyka.ru/otechnik/Ioann_Kronshtadtskij/katehizicheskie-besedy/3#note240); – чтобы народ предварительно привык верить в спасительные, крестные страдания будущего Искупителя, – показано было подобие висящего на кресте Спасителя в вознесенной Моисеем медной змее, дабы Евреи, ужаленные змеями в пустыне Аравийской, при взгляде на это изображение, исцелялись[241](https://azbyka.ru/otechnik/Ioann_Kronshtadtskij/katehizicheskie-besedy/3#note241). Кроме того – из Пророков – великий Моисей предсказал, что Бог воздвигнет Евреям от братии их великого Пророка, подобного Ему[242](https://azbyka.ru/otechnik/Ioann_Kronshtadtskij/katehizicheskie-besedy/3#note242); Пророк Исайя предвозвестил, что Спаситель родится от Девы[243](https://azbyka.ru/otechnik/Ioann_Kronshtadtskij/katehizicheskie-besedy/3#note243); Пророк Михей – что он родится в Вифлееме[244](https://azbyka.ru/otechnik/Ioann_Kronshtadtskij/katehizicheskie-besedy/3#note244); Пророк Малахия предсказал, что Спаситель придет в храм Иерусалимский, вновь построенный после плена Вавилонского и что пред ним послан будет предтеча[245](https://azbyka.ru/otechnik/Ioann_Kronshtadtskij/katehizicheskie-besedy/3#note245); Пророк Захария предсказал царский въезд Спасителя на молодом осле в Иерусалим[246](https://azbyka.ru/otechnik/Ioann_Kronshtadtskij/katehizicheskie-besedy/3#note246); Пророк Исайя и Царь Пророк Давид предсказали с такою ясностью страдания Спасителя, как будто бы они сами были при страданиях Господа и стояли у креста Его и тут описали все, что происходило с Ним[247](https://azbyka.ru/otechnik/Ioann_Kronshtadtskij/katehizicheskie-besedy/3#note247). Пророк Даниил, или лучше – Архангел Гавриил Пророку Даниилу предвозвестил, что до пришествия Христа Спасителя осталось только 490 лет[248](https://azbyka.ru/otechnik/Ioann_Kronshtadtskij/katehizicheskie-besedy/3#note248). – Таким образом важнейшие обстоятельства жизни, страданий, смерти, воскресения из мертвых и вознесения Спасителя на небо были заранее в Ветхом Завете преднаписаны в образах и подобиях или предсказаны Пророками так, что жизнь Спасителя со всем его учением и делами была, очевидно, исполнением того, что было в уме Божием от вечности. Вот почему Христос Спаситель говорил торопливым братиям Своим, просившим Его, чтобы Он явил себя скорее миру: время Мое не у прииде: время же ваше всегда готово есть[249](https://azbyka.ru/otechnik/Ioann_Kronshtadtskij/katehizicheskie-besedy/3#note249); вот почему Он и Пречистой Матери Своей на браке в кане галилейской сказал на слова Ее: вина не имут: – что есть Мне и Тебе, Жено, не у прииде час Moй[250](https://azbyka.ru/otechnik/Ioann_Kronshtadtskij/katehizicheskie-besedy/3#note250), хотя потом вскоре же этот час пришел и Он сотворил первое чудо. Евангелисты неоднократно также замечают, что Иудеи, не смотря на неоднократные покушения – схватить Господа, не могли этого сделать с Ним потому, что еще не настал час Его смерти. Искаху (Иудеи) да имут Его: и никтоже возложи на-Нь руки, говорит Св. Евангелист Иоанн, яко не у бе пришел час Его[251](https://azbyka.ru/otechnik/Ioann_Kronshtadtskij/katehizicheskie-besedy/3#note251). Не дванадесять ли часов есть во дни, – говорил Спаситель ученикам Своим на пути в Иудею, когда они представили Ему, что Ему нельзя ходить туда: потому что Иудеи так недавно еще хотели побить Его камнями: – не дванадесять ли часов есть во дни; аще кто ходит во дни, не подкнется, яко свет мира сего видит[252](https://azbyka.ru/otechnik/Ioann_Kronshtadtskij/katehizicheskie-besedy/3#note252), то есть, как бы Он так говорил: Я знаю, когда придет время Моей смерти, ночь Моя: теперь оно еще не пришло; а потому, хотя Я и беззащитен и Иудеи ищут Моей смерти, – они не могут подвергнуть опасности жизнь Мою: пока Мой день не кончился, дотоле Меня никто не убьет. Все – и благоприятные и неблагоприятные – обстоятельства в жизни Спасителя были предсказаны задолго – и потому и самые неблагоприятные обстоятельства в Его жизни обезоруживают всякое неверие, так что всякая уста должны заградиться и своим безмолвием утвердить истину Божества Иисуса Христа. Если, наприм., многие не уверовали в Господа: то не потому, что будто бы мало было знамений сделано для уверения людей в Божестве Его: нет: много добра дела явил Господь людем от Отца Своего[253](https://azbyka.ru/otechnik/Ioann_Kronshtadtskij/katehizicheskie-besedy/3#note253). Люди не поварили Спасителю по развращению сердца своего и только исполнили через это предсказанное Пророком Исайей: Господи! кто верова слуху нашему и мышца Господня кому открыся? или: – Ослепи очи их и окаменил есть сердца их, да не видят очима, ни разумеют сердцем и обратятся, и исцелю их[254](https://azbyka.ru/otechnik/Ioann_Kronshtadtskij/katehizicheskie-besedy/3#note254). Сия рече Исайя, егда виде славу Его и глагола о Нем[255](https://azbyka.ru/otechnik/Ioann_Kronshtadtskij/katehizicheskie-besedy/3#note255). Если многие люди возненавидели Господа: то и это не было делом случая, т. е. случилось так – не потому, что можно было будто бы кому-нибудь здравомыслящему возненавидеть за что-нибудь всесовершеннейшего Господа, а – потому, что зло естественно ненавидит добро потому именно, что оно – добро и – что об этом также задолго было предсказано: да сбудется слово, говорил Сам Он, писанное в законе их, яко возненавидеша Мя туне[256](https://azbyka.ru/otechnik/Ioann_Kronshtadtskij/katehizicheskie-besedy/3#note256). Нестели чли николиже в писаниих, – еще говорил Он: – камень, егоже не в ряду сотвориша зиждyщии, ceй бысть во главу угла. От Господа бысть cиe и есть дивно во очию вашею[257](https://azbyka.ru/otechnik/Ioann_Kronshtadtskij/katehizicheskie-besedy/3#note257). Если народ Иудейский, первосвященники и книжники поругались над Ним, умучили, распяли Его, – то потому, что чаша страданий и смерти Его за грехи мира приготовлена была Ему Отцом небесным от вечности: люди были только жалкими, впрочем свободными орудиями воли Божией. Братие, – говорил Апостол Петр Иудеям, – вем, яко по неведению cиe comвopиcme – т. е. убили Начальника жизни Иисуса Христа, – якоже и князи ваши: Бог же, яже предвозвести усты всех пророк Своих, пострадати Христу, исполни тако[258](https://azbyka.ru/otechnik/Ioann_Kronshtadtskij/katehizicheskie-besedy/3#note258). Если воины, пригвоздившие Его ко кресту, разделили между собою ризы Его и бросали жребий об одежде Его, то делали это, исполняя пророчество – да сбудется nиcaниe, глаголющее: разделиша ризы Моя себе и о иматисме Моей меташа жребия[259](https://azbyka.ru/otechnik/Ioann_Kronshtadtskij/katehizicheskie-besedy/3#note259). Когда Спаситель, вися на кресте и томясь в мучениях смертных, сказал: жажду[260](https://azbyka.ru/otechnik/Ioann_Kronshtadtskij/katehizicheskie-besedy/3#note260), – то это сказал для того, чтобы по пророчеству, напоили Его оцтом, которого и стоял при кресте полный сосуд. Так, все, бывшее с Иисусом, предсказано было Пророками до подробностей. Поэтому-то, для уверения Иудеев в Божестве Своем, Спаситель указывал им на пророчества и прообразования о Нем в Св. Писании: испытайте писаний, – говорил Он, – яко вы мните в них имети живот вечный: и та суть свидетельствующая о Мне. Сия суть словеса[261](https://azbyka.ru/otechnik/Ioann_Kronshtadtskij/katehizicheskie-besedy/3#note261), – говорил Он ученикам своим по воскресении из мертвых, – яже глаголах вам еще сый с вами, глаголя, яко подобает скончатися всем написанным в законе Моисеове и пророцех и псалмех о Мне[262](https://azbyka.ru/otechnik/Ioann_Kronshtadtskij/katehizicheskie-besedy/3#note262). Во всю жизнь Свою Господь делал, в собственном смысле, дела пославшего Его, творил волю Его и предлагал народу учение Его (как часто Он сам говорил[263](https://azbyka.ru/otechnik/Ioann_Kronshtadtskij/katehizicheskie-besedy/3#note263). т. е. делал то, учил тому, что и чему назначено было быть от вечности.

Видите, братия, – Отец Небесный, Отец Господа нашего Ииcyca Христа употребил все, чтобы уверить людей в Божестве Его и чтобы убедить нас слушаться Его во всем, как возлюбленного Сына Своего. Сей есть Сын мой возлюбленный, о Немже благоволих: Того послушайте, – вещал Он с небеси. – Видите, как любит Бог мир, что и Сына Своего единородного дал есть, да всяк, веруяй в Он, не погибнет, но имать живот вечный[264](https://azbyka.ru/otechnik/Ioann_Kronshtadtskij/katehizicheskie-besedy/3#note264). Да, братия, есть жизнь вечная, есть другая жизнь, для которой мы созданы и на получение которой верные, кающиеся христиане имеют право в силу ходатайства Сына Божия. Но есть и погибель вечная, от которой никто не избавится, если не избавит единственный Ходатай Бога и человеков – Богочеловек Христос Иисус. А Он не избавит тех, которые не слушаются Его, которые живут не по-христиански, как язычники, заповедей Его не знают и не исполняют и только одно имя Христиан носят. Taкиe люди осуждают сами себя и лишают себя наследия в Его царстве. Не всяк глаголяй ми: Господи, Господи, внидет в царствие небесное, но творяй волю Отца Моего, иже есть на небесех[265](https://azbyka.ru/otechnik/Ioann_Kronshtadtskij/katehizicheskie-besedy/3#note265).

Братия! Иисус Христос есть Сын Божий возлюбленный: Того послушайте. Аминь.